

النزوجة والأهل والأولاد تجعل من البيت المسلم يعيش في روحانية رمضان هذا الشهر الكريم، عندما يقبل الأب والأم والبنين والبنات على الصلاة والعبادة والذكر وقراءة القرآن، ولنحفزهم على ذلك لخير؛ فمن دعا الى هدى كان له من الخير والأجّر مثل أجور من اتبعه لإ ينقص ذلك

لقد كان النبي يخصّ

من أجورهم شيئًا."

العشر الأواخر من رمضان بأعمال لا يقوم بها في بقية الشهر، ومن هذه الأعمال: 1 - أحباء الليل؛ ففي حديث عائشة قالت: «كانَّ النبى بخلط العشرين بصلاَّة ونوم، فاذا كُانَ العشر شمّر وشـدّ المئزر». ويحتمل أن يسراد باحياء الليل احياء غالبه، ويؤيده ما في صحيح مسلم عن عائشة، قالَّت: «ما أعلمه قام ليلة حتى بالتهجد من الليل، خصوصًا في الليالي المرجوّ فيها ليلة الصباح».

2 - ومنها: أن النبي كان يوقظ أهله للصلاة في ليالي العشر دون غيرها من اللَّيالِّي، قال سفيان الثوري: أحب التي اذا دخل العشر الأواخر أن يتهجد بالليل، ويجتهد فيه، ويُنهض أهله وولده الى الصلاة ان أطاقوا ذُلك. وقد صح عن النبي أنه كان يطرق فاطمة وعليّاً ليلاً فيقول لهما: «ألا تقومان فتصليان». وكان يوقظ عائشة بالليل اذا قضى تهجده وأراد أن يُوتر.

وورد الترغيب في ايقاظ أحد الروجين صاحبه للصلاة، ونضتح الماء في وجهه؛ ففي الموطأ أن عمر بنَّ الخطاب كان يصلى من الليل ما شاء الله أن يصلى، حتى اذا كان نصف اللَّيل أبقُّظ أهله للصلاة، يقول لهم: الصلاة الصِلاة، ويتلو هذه الآية: «وَ أُمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاَة وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا» [طه: 132].

وكانت امرأة أبي محمد حبيب الفارسي تقول له بالليل: «قد ذهب الليل وبين أيدينا طريق بعيد، وزادنا قليل، وقيوافل الصالحين قد سارتْ قَدّامنا، ونحن قد

يا نائمًا بالليل كم ترقد

قم با حبيبي قد دنا الموعد وخذمن الليل وأوقاته وردًا اذا ما هجع الرُقد من نام حتى ينقضي ليله لم يبلغ المنزل قبل أو يجهد 3 - ومنها: أن النبي كان يشد المئزر، واختلفوا في تفسيره؛ فمنهم من قال: هـ و كتَّاية عن شدة جدِّه

واجتهاده في العبادة. وهذا فيه نظر، والصحيح أن المراد اعتزاله للنساء، وبذلك فسّره السلف والأئمة المتقدمون ومنهم سفيان الثوري، وورد تفسیرہ بانہ لم یاو الی فراشه حتى ينسلخ رمضان، وفي حديث أنس: «وطوى

القُّدر، قَمنَّ ها هنا كان النبي

يصيب من أهله في العشرين

من رمضان، ثم يعتزل نساءه

ويتفرغ لطلب ليلة القدر في

4 - ومنها تأخيره للفطور الى السحر: رُوي

العشر الأواخر.

تفسير قوله تعالمي: النساء في ليالي الصيام الي وسَّاقَ يسقيَّني» [4]. أن يتبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود، أمر مع ذلك بطلب ليلة القدر؛ لئلاً يشتغل المسلمون في طول ليالي الشهر بالاستمتاع المباح، فيفوتهم طلب ليلّة القدر، فأمر مع ذلك بطلب لبلة القدر

المغرب والعشاء.

وظاهر هذا يدل على أنه كان يواصل الليل كله، وقد

يكون انما فعل ذلك لأنه رآه أنشط له على الاجتهاد في ليالي العشر، ولم يكن ذلك مضعفًا له عن العمل؛ فان الله كان يطعمه ويسقيه. 5 - ومنها: اغتساله بين العشاءين، وقد تقدم من حديث عائشة: «واغتسل

قال ابن جرير: كانوا

ليلتنا. بعنى البصريان. والطيب واللباس الحسن، كما يشرع ذلك في الجمع والأعياد، وكذلك يُشْرع أخذَ الزينة بالثياب في سائر الصلوات، ولا يكمل التزين الظاهر الا بتزين الباطن بالتوبة والانابة الي الله

خصوصًا ملك الملوك الذي

يعلم السر وأخفى، وهو لا

ينظر الى صوركم، وانما

ينظر الى قلوبكم وأعمالكم،

تعالى، وتطهيره من أدناس الذنوب؛ فان زينة الظاهر مِع خراب الباطن لا تغنى شيئاً. ولا يصلح لمناجاة الملوك في الخُلوات الأمن زين بين الأذانين»، والمراد: أذان ظاهره وباطنه وطهرهما،

يستحبون أن يغتسلوا كل ليلة من ليالي العشر

فمن وقف بين يديه فليزين له طَاهْره باللباس، وباطنه اذا المرء لم يلبس ثيابًا من

بلباس التقوى.

ومنها: الاعتكاف؛

ففي الصحيحين عن عائشة

رضي الله عنها أن النبي

كان يعتكف العشر الأواخر

من رمضان حتى توفاه

الله تعالى. وفي صحيح

البخاري عن أبي هريرة،

«كان رسول الله يعتكف

فى كل رمضان عشرة أيام،

فلما كان العام الذي قبض

فیه اعتکف عشرین». وانما

كأن يعتكف النبي في هذه

العشر التي يُطلب فيها

ليلة القدر؛ قطعًا لأشغاله،

وتفريغًا لباله، وتخليًا

لناجاة ربه وذكره ودعائه.

فالمعتكف قد حبس نفسه

على طاعة الله وذكره،

وقطع عن نفسه كلُّ شاغل

بشغله عنه، وعكف بقلبه

وقالبه على ربه وما يقربه

منه، فما بقي له هم سوى

الله وما يُرضّيه عنه، وكما

قويت المعرفة والمحبة له

فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (1) وَمَا أَدْرَاكَ مِّا ۚ لَيْلَةُ الْقَدْرُ (2) لَيْلَةُ الْقَدْرِ خيْرٌ مِّنْ أَلْفَ شَهْرِ» [القدر:َ 1-3]. وعنَ أبيِّ هريرة رضي الله عنه عن النبي أنه قال قى شهر رمضان: «فيه ليلة خير من ألف شهر، من حُرم خيرها فقد حُرم» [5]. وقالٍ مالك: بلغنى أن رسول الله أري أعمار الناس قبله، أو ما شآء الله من ذلك، فكأنه تقاصر أعمار أمته ألا يبلغوا من العمل الذي بلغ غيرهم فى طول العُمر، فأعطاه الله ليلة القدر خيرًا من ألف

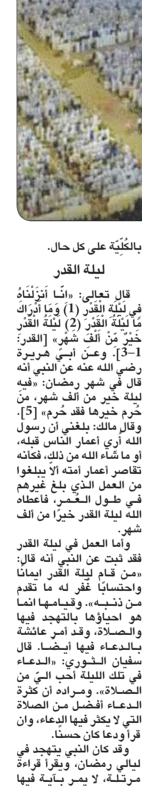
وقد كان النبي يتهجد في ليالى رمضان، ويقرأ قراءةً مرتلة، لا يمر بآية فيها رحمة الا سأل، ولا بآية فيها عذاب الا تعوّد، فيجمع بين الصلاة والقراءة والدعاء والتفكير، وهذا أفضل الأعمال وأكملها في ليالي العشر وغيرها. وقالت عائشة –رضي الله عنها– للنبي: أرأيت ان وافقت ليلة القدر، ما أقول فيها؟ قال: «قولى: اللهم انك عفو تحب العفو فاعف عني». والعفو من أسماء الله تعالى، وهو المتجاوز عن سيئات عباده، الماحى لآثارها عنهم، وهو يُحبُ العفو؛ فيحب أن يعفو عن عباده، ويحب من عباده أن يعفو بعضهم عن بعض، فَاذَا عَفًا بعضهم عن بعض عاملهم بعفوه، وعفوه أحب اليه من عقوبته، وكان النبى يقول: «أعوذ برضاك من سُخطك، وعفوك من

بالكُلِّيَّة على كل حال. ليلة القدر

وأما العمل في ليلة القدر فقد ثبت عن النبي أنه قال: «من قام ليلة القدر ايمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه». وقيامها انما هو احياؤها بالتهجد فيها والصلاة، وقد أمر عائشة بالدعاء فيها أيضا. قال سفيان الشوري: «الدعاء في تلك الليلة أحب اليّ من التصلاة». ومراده أن كثرة الدعاء أفضل من الصلاة التي لا يكثر فيها الدِّعاء، وان

وانما أمر بسؤال العفو في ليلة القدر بعد الاجتهاد في الأعمال فيها وفي ليالي العشر؟ لأن العارفين يجتهدون في الأَعْمِال، ثُمْ لا يرونِ لأنفسهم عملا صالحا ولا حالا ولا مقالا، فيرجعون الى سؤال العفو كحال المذنب المقصر.





فقد اليقين والصبر تعذر عليه ذلك، وإذا قوى يقينه وصبره هان عليه كل مشقة يتحملها في طلب الخير الدائم واللذة الدائمة. ومن أسرار هذه الآية أنها تقتضى من العبد التفويض إلى من يعلم عواقب الأمور، والرضا بما يختاره

وقفات رمضانية

«وعسى أن تكرهوا شيئا

وهو خير لكم»

قِالِ اللهِ تعالِي [ وَعَسَـي أَنْ تَكْرَهُوا شَبِيِّنًا وَهُوَ خَيْرٌ لِكُمْ وَعَسِّي أَنْ تَجِيُّوا شِيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ

في هذه الآية عدة حكم وأسرار ومصالح للعبد، فإن العبد إذا علم أن المكروه قد يأتي بالمحبوب، والمحبوب قد يأتى بالمكروه، لم يأمن أن توافيه المضره من جانب المسرة، ولم ييأس أن تأتيه المسرة من جانب المضرة لعدم علمه بالعواقب، فإن الله بعلم منهاما لا يعلمه العبد أوجب له ذلك

منها: أنه لا أنفع له من امتثال الأمر وإن شـق عليه في الإبتداء ، لأن عواقبه كلها خيرات ومسرات ولذات وأفراح وإن كرهته نفسه فهو خير لها وأنفع . وكذلك لا شيء أضر عليه من ارتكاب النهى وإن هويته نفسـه ومالت إليه، فأن عواقبه كلها آلام وأحزان وشرور ومصائب، وخاصية العقل تحمل الألم اليسير لما يعقبه من اللذة العظيمة والخير الكثير، واجتناب اللذة اليسيرة لما يعقبها من

الألم العظيم والشر الطويل .

فنظر الجاهل لا يجاوز المبادئ إلى غاياتها، والعقل الكيِّس دائما ينظر إلى الغايات من وراء تلك السـتور من الغّايات المحمودة والمذمومة ، فيرى

المناهي كطعام لذبذ قد خلط فيه ســمٌ

قاتـل ، فكلما دعتـه لذته إلـي تناوله

نهاه ما فيه من السم، ويرى الأوامر

كدواء كريه المذاق مفض إلى العافية

والشفاء، وكلما نهاه كرَّاهة مذاقه عن

ولكن هذا يحتاج إلى فضل علم تدرك

به الغايات من مبادئها ، وقوة صبر

يوطن به نفسه على تحمل مشقة

الطريق لما يؤمل عند الغاية ، فإذا

تناوله أمره نفعهُ بالتناول.

لَا تُعْلَمُونَ ] البُّقرة: 216

له ويقضيه له ، لما يرجو فيه من حسن العاقبه. ومنها: أنه لا يقترح على ربه ولا

بختار عليه ولا يساله ما ليس له به علم ، فلعل مضرّته و هلاکه فیه و هو لا يعلم، فلا يختار على ربه شيئاً بل يسأله حسن الاختيار له وأن يرضيه بما يختاره فلا أنفع له من ذلك.

ومنها: أنه إذا فوض أمره إلى ربه ورضى بما يختاره له أمده فيما بختارة له بالقوة عليه والعزيمة والصبر، وصرف عنه الآفات التي هي عرضة اختيار العبد لنفسه، وأراه من حسن عواقب اختياره له ما لم يكن ليصل إلى بعضه بما يختاره

ومنها: أنه يريحه من الأفكار المتبعة في أنواع الإختيارات ، ويفرغ قلبه من التقديـرات والتدبيرات التي يصعد منها في عقبة وينزل في آخرى ، ومع هذا فلا خروج له عما قدر عليه ، فلو رضى باختيار الله أصابه القدر وهو محمود مشكور ملطوف به فيه ، وإلا جرى عليه القدر وهو مذموم غير ملطوف به فيه ، لأنه مع اختياره لنفسه، ومتى صح تفويضه ورضاه ، اكتنفه في القدور والعطف عليه واللطف بة فيصير بن عطفه ولطفه ، فعطفه يقيه مايحذره ، ولطفه يهون عليه مافدّرهُ.

إذا نفذ القدر في العبد كان من أعظم أسباب نفوذه تحيله في رده ، فلا أنفع له من الاستسلام وإلقاء نفسه بين يدى القدر طريحا كالميته ، فإن السبع لا يرضى بأكل الجيف.

