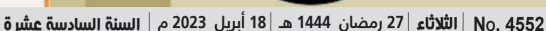
www.alsabahpress.com 🕥 🕜 💿 🕞 Alsabah Media





خاشعى المصلين وكان إذا صلى ضربت ابنته بالدف ، ه تحدث النساء بما يردن في البيت ولم يكن يسمع ذلتك ولا يعقله .وقيـل لـه ذات بوم:هل تحدثك تفسك في الصلاة بشيء؟قال:نعم ، بوقوفي بين يدي الله عز وجل ، و منصرفي إلى إحدي الدارين ،قيل فهل تجد شيئا من أمور الدنيا؟ فقال: لأن تختلف الأسنة في أحب إلى من أن أجد في صلاتي ما تجدون.

فْهِكُـدًا كان السلف إذا دخلوا في الصلاة فكأنما رحلت قلوبهم عن أجسادهم من حلاوة ما يجدون من الخشوع والخضوع.

7) التأمل في دعاء وأدعيه الاسـتفتاح: الاستفتاح كثيرة،وكلها تشمل معانى التوحيد والإنابة وعظم الله وقدرته وجلال وجهه الذلك فالتأمل فيها يورث أخيى الحبيب هنذه المعاني العظيمة التني تهز القلب وتحرك الشوق وتقوي الأنس بالله حل وعلا ومن الأدعية المأثورة:»وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حتيفاً مسلماً وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكى ومحياي ومماتي للسه رب العالمسين ، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول

قال القرطبي:»أي قصدت بعبادتی وتوحیدی له عن وجل وحده «[تقسير القرطبي 7/28].

المسلمين «[رواه مسلم].

8) تدبر القرآن في الصلاة: وأعلم - أخسى الكثريم - أن تدبر القرآن من أعظم أسباب الخشوع في الصلاة ،وذلك لما تشتمل عليه الآسات من الوعد والوعيد وأحوال الموت ويوم القيامة وأحوال أهلل الجنبة والنبار وأخبار الأنبياء الرسل وما ابتلوا به من قومهم من الطرد والتنكيل والتعذيب والقتل وأخبار المكذبين بالرسل وما أصابهم من العذاب والنكال، وكل هذه القضايا تسبح بخلدك أخسى الكريم فتهيج في قلبك نور الإيمان وصدق ألتوكل وتزيدك خشوعا على خشوع وكيف لا وقد قال الله جل وعلا: ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هِلَذَا الْقَرْآنَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خِاشِعاً مُتَصَدّعاً مِّنْ خَشَيَة اللّهِ وَتلْكَ الْأَمْثَالُ نُضْرِبُهَا للنَّاسَ لَعَلَّهُمْ

سأل «[رواه مسلم]. يَتَفْكُرُونَ ﴾ [الحشر: 21] ولذلك استنكر الله جل علا على الغافلين عن التدبر غفلتهم فقال: ﴿أَفَلَا يَتَدِبُّرُونَ الْقَرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقَفَالهَا ﴾ [محمِد: 24] وقيَّال تَجِالي أيضا: ﴿ أَفَلا يَتُدَبِّرُونَ القَرْآنَ وَلَوْ كَأِنَ مِنْ عِندِ غِيْسِ اللَّه لُّوَجَدُواْ فَيهَ اخْتَلاُّفاْ كَثَيراْ﴾ [النساء : 82].

> رضى الله عنه قال:سمعت رسـول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «قال الله تعالى :قسمت الصلاة بيني عبدى نصفين ولعبدي مآ سِأل ، فَإِذِا قَالِ العبد ﴿الْحَمْدُ لله رَبِّ العَالِمينَ ﴾[الفأتحة : 2] قالَ تعالى : حمدنى عبدي . وإذا قال ﴿مَالِك يَوْم ٱلدّين ﴾ [الفاتحة : 4] قال مِجَدِني عَبِدي وِإِذَا قَالَ ﴿إِيَّاكُ نَعْبُدُ وإيّاك نستَعينَ ﴾ [الفاتحة : 5] قال:هذا بيني وبين عبدي ولُعِبِدي ما سألِّ .فإذا قال:﴿ الهدنسا الصّراطَ المستِّقيمُ صرَاطَ الذينَ أنعَمِتَ عَليَهمْ غُير المُغضُّوب عَلْيهمْ وَالْأ

9) التُذيل لله في الركوع : أمَّا الركوع لله فَّهو حالةً يظهر فيها التذلل لله جل وعلا بانحناء الظهر والجبهة لله سيحانه ، فينبغي لك أخسى الكريم أن تحسن قيه التفكر في عظمة الله وكبريائه وسلطانه وملكوته،وأن تستحضر ويتعين التدبر في سورة فيه ذنبك وتقصيرك وعيبك،وتتفكر في قدر الفاتحة لما روى أبو هريرة الله وجلاله وغناه ،فتظهر حاجتك وفقرك وتذللك

:»ربنا لِك الحمد حمدا طيبا

مباركاً فيه ملء السماوات

وملء الأرض وملء ما بينها

وملء ما شئت من شيء

بعد» وتذكر أنك مهما حمدت

لله وحده قائلاً:»اللهم لك ركعت ،وبك آمنت ،ولك أسلمت ،خشع لك القدير. سمعى وبصري ومخي وعظمتي وعصبي»[رواه مسلم]، ثـم عند قيامك من الركوع فقل سمع الله لمن حمده، ومعناها: سمع الله حمد من حمده واستجاب له ،ثم احمد الله بعد ذلك يقولكِ

فاعلم أخي الكريم :أنك إذا سجدت تكون أقرب إلى الله ، ومتى استحضر قلبك معني القرب من خالق ومبدع الكون،متى تصور ذلك كذلك خضع وخشع.وتصور حالك وأنت أقرب إلى ملك عظيم من ملوك الدنيا تود الحديث إليه،ألا يصيبك من الارتباك والسكون ما يغير حالك ويخفق قلبك،فكيف وأنست أقسرب في حالة سجودك إلى الله ذي الملك

تَعُدُّواْ نعْمَةَ اللَّه لاَ تُحْصُوهَا ً ﴾ [النحَل: 18]. وهذا التأمل يزيدك إيماناً بتقصيرها في حنب الله ويعمق في نفس معانى الانكسار والذل وطلب الرحمة من الله وكل هذه الأشياء محفزات

لُخشوعك في الصّلاة. 10) استحضار لقرب من الله في السجود: لئن كان القيام والركوع والتشهد في الصلاة،من أسباب الخشوع و الاستكانة والتذليل لله ،فإن السجود هو أعلى درجات الاستكانة وأظهر حالات الخضوع لله لعلي

أنك في التشهد تلقى التحيات ولله المثل الأعلى .واعلم أن السجود أقرب موضع لله سبحانه، وهذا - والله ويخفق له ،ثم تسلم على الذنوب ورفع الدرجات. رسول الله صلى الله عليه وَاقْتُرِبْ ﴾ [العلقُ : 19]. وسلم فيرد عليك السلام وقال صَلَى الله عليه وسلم كما صح ذلك في الحديث ،ثم تستشعر معاني الأخوة :»أقرب ما يكون العبد من في المجتمع الإسلامي حينما ربه هو ساجد،فأكثروا تسلم على نفسك وعلى عباد الدعاء فيه»[رواه مسلم] اله الصالحين، ثم تستعيد من وكسان رسسول البله صلى الله عليه وسلم يقول عذاب النار والقبر ومن فتنة فى سجودە:»سبحان المسيح الدجال وفتنة المحيا والممات، وكلها تغمر القلت ذي الجبروت والملكوت بمعانى اللجوء والفرار إلى الله والتقرب إليه بما يحب.

والكبرياء والعظمة»[رواه أبو داود والنسائي] ويقول أيضاً:»اللهم اغفّر لى ذنبى كله ،دقه وحله ،وأوله وآخره،وعلانيته ــره»[رواه مسـلـم] والأدعية السواردة في السجود كثيرة ليس هذا

11) استحضار معانىي التشهد: وذلك لأن التشهد اشتمل على معانىي عظيمة جليلة، فإذا تأملت فيها -أخى الكريم - أخذت بمجامع قلبك وألقت عليك من ظلال السكينة والرحمة ما يلبسك

على الخشوع إذا تتبعنا أسباب الخشوع بالتفصيل ،فسنجدها هي كل قربة من الله ، إذا أن أصل الخشوع هو خشية الله محل بسطها. تعالى ، وإليك أخسى الكريم بعض الأسباب المعينة على الخشوع: 12) عدم الالتفات في

الصلاة: عن مجاهد قال: كان الزبير إذا قام في الصلاة كأنه عود ،وحدثُ أنَّ أبا بكر قال كذلك .قال :وكان يقال :ذاك الخشوع في الصلاة[رواه البيهقي في سننه بإسناد صحيح].

أسباب أخرى معينة

13) التأني في الصلاة والطمأنينة فيها: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :»لا تجزئ صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود»[رواه النسائي وأبو داود وابن ماجه].

14) اختيار الأماكن المناسب: لأن الأماكن النبي ىكثر فيها التشويش أو غيره من موانع الخشوع تفقد المصلي صوابه فضلاً عن

15) اختيار الملبس المناسب : قَـالِ اللَّهِ تَعِالِي: ﴿ يَـا بَنِي آدَمَ خَذُواْ زِينْتُكُمْ عَنْدَ كُلُّ مَسْجِد ﴾ [الأعراف: 31].

16) أَ الاستعادة من الشيطان: لم يزل يوسوس للإنسان في صلاته فيقول :»اُذكر كَدا ، لم لـم يكن يذكر من قبل ،حتى يضل الرجل ما يدري كم صلى « [البخاري ومسلم]. 17) ملازمة التوبة

والاستغفار والاجتهاد في قبام الليل.

الإكثار من النوافل (18 فإنها أسباب لمحبة الله. 19) الإخلاص والصدق مع الله.

## وقفات رمضانية

## معنى لا إله إلا الله

لا إلـه إلا الله هي كلمة التوحيد الخالص،

وهى أعظم فريضة فرضها الله على عباده، وهي من الدين بمنزلة الرأس من الجسد. وقد ورد في فضلها أحاديث منها: ما رواه البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « بني الإسلام على خِمْس، شُهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة،

وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان ». ومارواه الترمذي وحسنه الشيخ الألباني عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « خير ما قُلْت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ».

ومنها ما رواه البخاري في « الأدب المفرد « وصححه الشيخ الألباتي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « إَن نبي اللَّه نوحاً صلى الله عليه وسلم لما حضرته الوفاة قال لابنه: آمرك بلا إله إلا الله، فإن السماوات السبع والأرضين السبع لو وضعن في كفة ووضعت لا إله إلا الله في كفة لرجحت بهن. ولو أن السماوات السبع والأرضين السبع كن حلقة مبهمة لقصمتهن لا إله إلا الله » فهذه بعض فضائل هذه الكلمة

أما معناها فقال العلماء إنه: لا معبود يستحق العبادة إلا الله، فهي تتكون من ركنين أساسيين، الأول: نفي الألوهية الحقيقية عن غُير الله سبحانه، والثاني: إثبات الألوهية الحقيقية له سبحانه دوت

غير أنه ليس المقصود من دعوة الرسل محرد التلفظ بالكلمة فحسب، بل لا بد من توفر شروطها حتى تكون نافعة عند الله سبحانه وتعالى. وقد ذكر العلماء من شروط لا إله إلا الله ما يلى:

-1 العلم بمعناها: وذلك بأن يعلم الناطق بها معنى هذه الكلمة وما تضمنته من نفى الألوهية عن غير الله وإثباتها له سَـبِحِانَّه، قال تُعالَـي : ﴿ فَاعْلَمْ أَنَــُهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [محمد:19].

-2 اليقين: بمعنى ألا يقع في قلب قائلها شكِ فيها أو فيما تضمنتك، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُّولُهُ ثُمُّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفسِهُمْ فَى سَبِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكَ هُـمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرَاتَ:15] وقال صلى الله عليه وسلم: « أشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله لأيلقي الله بهما عبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة » رواه مسلم.

-3 القبول لما اقتضته هذه الكلمة بقلبه ولسانه: والمراد بالقبول هنا هو المعنى المضاد للرد والاستكبار، ذلك أن الله أخبرنا عن أقوام رفضوا قول لا إله إلا الله، فكان ذلك سبب عذابهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّا كَذَّلَكَ نَفْعَلَ بِالْمُجْرِمِينَ. إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا وَيِلَ لَهُمْ لاَ إِلْهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكَّبِرُونَ ﴾ [الصّافات:35–34]

-4 الانقياد لما دلت عليه: بمعنى أن يكون العبد عاملاً بما أمره الله به، منتهيا عما نهاه الله عنه، قال تعالى: ﴿ وَمَنِ يُسْلِمُ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَد اسْتَمْسَكُ بِالْعُـرْوَةُ الْوُثُقَى وَإِلَى اللَّهِ عَاقِبَّةُ الْأَمُورِ ﴾ [لقمان:22]، قال عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: « العروة الوثقى هي لا إله إلا

-5 الصدق: ومعناه أن يقولها صادقا من قلبه، يوافق قلبه لسانه قال تعالى: ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مِن يَقْبُولُ آمَنَا بِاللَّهِ وَبِالنَّوْمِ الْآخِرُ وَمَا هُمْ بُمُؤْمِنِينَ.يُخُادِعُونَ اللَّـهُ وَالِذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنْفُسَـهُم وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة:9-8].

-6 الإخلاص: وهو إرادة وجه الله تعالى بهذه الكِلمة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللَّهِ مُخلِصٍ بِنَ لِهُ الدِّينَ حُنفاَءَ وَيُقِيمُوا ۗ الصَّلاَةَ وَيُؤُتُواْ الزِّكَاةُ وَذَلِكَ دِينَ القَيْمَة ﴾ [البينة:5].

-7 المحبة لهذه الكلمة ولأهلها العاملين بها الملتزمين بشروطها، وبُغض ما ناقضها، قَـال تعالَــي: ﴿ وَمَنَ النَّـاسِ مَـن يَتَخِذُ مِنِ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادٍا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ

آمَنُوَا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهُ ﴾ [البقرة:165]. فهذا هو معنى هذه الكلمة، وهذه هي شروطها التي بها تكون سبب النجاة عندٍ الله سبحانه. وقد قبل للحسن إن أناسا يقولون: من قال لا إلـه إلا الله دخل الجنة. فقال: من قال: لا إله إلا الله فأدى حقها وفرضها دخل الجنة.

فلإ إله إلا الله لا تنفع قائلها إلا أن يكون عاملا بها، آتيا بشروطها، أما من تلفظ بها مع تركه العمل بما دلت عليه، فلا ينفعه تلفظه حتى يقرن بالقول العمل، نسأل الله العلى العظيم أن يجعلنا من أهل لا إله إلا الله العاملين بها ولأجلها.

